
  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

 
 
         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

1 

 
 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS 
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

 
PEASANT COMMUNITIES AS TRADITIONAL COMMUNITIES: SOCIO-LEGAL FOUNDATIONS 

IN THE CONTEXT OF BRAZIL’S NORTHEAST 
 

COMUNIDADES CAMPESINAS COMO COMUNIDADES TRADICIONALES: FUNDAMENTOS 
SOCIOJURÍDICOS EN EL CONTEXTO DEL NORDESTE BRASILEÑO 

 
José Inaldo Valões1, Emanuelle Marques da Silva2, Catarina Luiza Ferreira dos Santos2, João Paulo Oliveira 

dos Santos3 
e727257 

https://doi.org/10.47820/recima21.v7i2.7257 
PUBLICADO: 02/2026 

RESUMO  
Este artigo investiga se comunidades camponesas de agricultura familiar podem ser reconhecidas 
como povos e comunidades tradicionais no Brasil, tomando o Nordeste — com recorte em 
Alagoas — como referência empírica. O ponto de partida é a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (PNPCT) que enfatiza 
autorreconhecimento, organização social própria e dependência do território para a reprodução 
cultural e econômica. Em termos normativos, o estudo mobiliza os artigos 215 e 216 da 
Constituição de 1988, os princípios da Convenção 169 da OIT (consulta prévia e participação) e o 
diálogo entre PNPCT e a Lei da Agricultura Familiar (Lei 11.326/2006, com alterações), para 
sustentar a tutela de modos de vida rurais culturalmente diferenciados. No plano teórico, dialoga 
com a sociologia e a antropologia do campesinato (Wanderley, Shanin, Van der Ploeg, Diegues, 
Manuela Carneiro da Cunha e Scott), destacando territorialidade, saberes tradicionais, economia 
moral e práticas de cooperação comunitária como elementos convergentes com a noção de 
tradicionalidade. A discussão é ilustrada por casos como comunidades de fundo de pasto na 
Caatinga e pescadores-agricultores ribeirinhos do Baixo São Francisco, que articulam pesca, 
roças de vazante e gestão coletiva de recursos. Sublinha-se, ainda, que tais coletividades atuam 
como guardiãs da sociobiodiversidade e da segurança alimentar, especialmente em contextos 
semiáridos. Por fim, avaliam-se potencialidades (regularização territorial, acesso a políticas 
diferenciadas e fortalecimento da consulta prévia) e desafios (critérios de enquadramento, 
resistência política e efetividade administrativa), concluindo que o reconhecimento jurídico pode 
visibilizar e proteger realidades socioculturais já existentes no campo nordestino. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Comunidades tradicionais. Campesinato. Territorialidade. 
 
ABSTRACT 
This article examines whether family-farming peasant communities can be legally framed as 
traditional peoples and communities in Brazil, using Brazil’s Northeast—especially the state of 
Alagoas—as an empirical reference. It starts from the National Policy for the Sustainable 
Development of Traditional Peoples and Communities (PNPCT), which stresses self-identification, 
distinctive social organization, and territorial dependence for cultural and economic reproduction. 
On the normative level, the analysis draws on Articles 215 and 216 of the 1988 Constitution, the 
principles of ILO Convention 169 (prior consultation and participation), and the link between the 
PNPCT and the Family Farming Law (Law No. 11.326/2006, as amended) to protect culturally 
differentiated rural lifeways. On the theoretical level, it engages rural sociology and anthropology of

 
1 Professor do Curso de Direito da UNEAL, Doutorando em Direito (ITE), Doutorando em Geografia (UFS), 
Mestre em Ciências Sociais. Integrante do Grupo de extensão e Pesquisas NEAJUP-UNEAL. 
2 Bacharelanda em Direito (UNEAL), integrante do grupo de Extensão e Pesquisas NEAJUP-UNEAL. 
3 Bacharelando em Direito (UNEAL), integrante do grupo de Extensão e Pesquisas NEAJUP-UNEAL. 

https://doi.org/10.47820/recima21.v7i2.7257


  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

2 

 
peasantry (Wanderley, Shanin, Van der Ploeg, Diegues, Manuela Carneiro da Cunha, and Scott), 
highlighting territoriality, traditional knowledge, moral economy, and community-based cooperation 
as convergent markers of traditionality. The discussion is illustrated by Northeastern cases such as 
fundo de pasto communities in the Caatinga and riverine fisher-farmers along the Lower São 
Francisco, who combine artisanal fishing, floodplain agriculture, and collective management of 
natural resources. It also argues that these collectivities safeguard socio-biodiversity and food 
security for local families, especially in semi-arid settings. Finally, the article assesses potential 
gains (collective land regularization, access to differentiated public policies, and stronger claims to 
prior consultation) and key challenges (criteria for legal classification, political resistance, and 
administrative effectiveness), concluding that recognition would not create a new subject from 
scratch but would safeguard long-standing sociocultural realities in the Northeastern countryside. 
 
KEYWORDS: Traditional communities. Peasantry. Territoriality. 
 
RESUMEN  
Este artículo analiza si las comunidades campesinas de agricultura familiar pueden ser 
reconocidas como pueblos y comunidades tradicionales en Brasil, con énfasis en el Nordeste y en 
Alagoas. El argumento parte de la PNPCT (Decreto 6.040/2007), que define a estas comunidades 
por el autorreconocimiento, la organización social propia y la relación territorial necesaria para su 
reproducción cultural y económica. Desde el punto de vista jurídico, se articulan los arts. 215 y 216 
de la Constitución de 1988, los principios del Convenio 169 de la OIT (consulta previa y 
participación) y el nexo con la política de agricultura familiar para justificar la tutela de modos de 
vida rurales diferenciados. En el plano teórico, se dialoga con la sociología y la antropología del 
campesinado (Wanderley, Shanin, Van der Ploeg, Diegues, Carneiro da Cunha y Scott), 
destacando territorialidad, saberes tradicionales, economía moral y cooperación comunitaria como 
indicadores de tradicionalidad. La discusión se ilustra con casos como las comunidades de fundo 
de pasto en la Caatinga y los pescadores-agricultores ribereños del Bajo São Francisco, que 
combinan pesca artesanal, agricultura de vega y manejo colectivo de recursos. Se sostiene, 
además, que estos colectivos resguardan la sociobiodiversidad y la seguridad alimentaria, 
especialmente en contextos semiáridos. Por último, se examinan potencialidades (regularización 
territorial, acceso a políticas diferenciadas y fortalecimiento de la consulta previa) y desafíos 
(criterios de encuadre, resistencia política y efectividad administrativa), concluyendo que el 
reconocimiento jurídico protege realidades socioculturales ya existentes en el campo nordestino. 
Con ello se amplía protección colectiva frente a presiones externas. 
 
PALABRAS CLAVE: Comunidades tradicionales. Campesinado. Territorialidad. 
 

 
INTRODUÇÃO 
 

A noção de comunidades tradicionais no Brasil vem ganhando relevo nas últimas 

décadas, referindo-se a grupos sociais com características culturais próprias, forte vínculo 

territorial e modos de vida transmitidos por gerações. A Política Nacional de Desenvolvimento 

Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (PNPCT), instituída pelo Decreto nº 

6.040/2007, define essas comunidades como “grupos culturalmente diferenciados e que se 

reconhecem como tais, que possuem formas próprias de organização social, que ocupam e usam 

territórios e recursos naturais como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, 

ancestral e econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos por 

tradição”. Tradicionalmente, incluem-se nessa categoria povos indígenas, quilombolas, ribeirinhos,  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

3 

 
pescadores artesanais, extrativistas, entre muitos outros. No entanto, discute-se se os 

trabalhadores rurais em agricultura familiar – os camponeses – também poderiam (ou deveriam) 

ser reconhecidos como comunidades tradicionais, dada sua rica herança sociocultural e sua 

relação peculiar com a terra. 

Este artigo busca aprofundar essa discussão, com ênfase no Nordeste brasileiro e 

especificamente no estado de Alagoas. Serão analisados os fundamentos jurídicos relevantes – 

desde a Constituição Federal e acordos internacionais como a Convenção 169 da OIT, até o 

Decreto 6.040/2007 – bem como teorias acadêmicas da antropologia, sociologia rural e geografia 

que sustentam a ideia do campesinato enquanto portador de identidade tradicional. Abordam-se 

critérios como territorialidade, organização social, saberes tradicionais e formas de produção, 

articulando-os com as diretrizes do PNPCT. Em seguida, apresentam-se casos concretos de 

comunidades camponesas nordestinas (por exemplo, comunidades de fundo de pasto e 

pescadores/agricultores familiares ribeirinhos em Alagoas) que já são reconhecidas ou reivindicam 

reconhecimento como tradicionais. Por fim, discute-se criticamente os limites e potencialidades do 

reconhecimento jurídico dessas comunidades, refletindo sobre os desafios práticos e simbólicos 

envolvidos. 

 
FUNDAMENTAÇÃO JURÍDICA: CONSTITUIÇÃO, CONVENÇÃO 169 E PNPCT 
 

A proteção às culturas e modos de vida tradicionais encontra respaldo na Constituição 

Federal de 1988. O artigo 215 da CF assegura o pleno exercício dos direitos culturais a todos os 

cidadãos e determina que o Estado apoie e valorize as manifestações culturais tradicionais 

populares, indígenas e afro-brasileiras, entre outras. Já o artigo 216 reconhece como parte do 

patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza imaterial portadores de referência à identidade e 

à memória de diferentes grupos formadores da sociedade – o que abrange os saberes, 

celebrações, formas de expressão e os modos de criar, fazer e viver de comunidades tradicionais.  

De fato, os artigos 215 e 216 da Constituição têm relação direta com os povos e 

comunidades tradicionais e também com agricultores familiares, reconhecendo a diversidade 

cultural do país e a obrigação estatal de protegê-la. Além disso, a questão territorial relacionada a 

grupos tradicionais aparece no Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT), art. 68, 

que assegura a propriedade definitiva aos remanescentes de quilombos sobre suas terras (direito 

posteriormente regulamentado pelo Decreto 4.887/2003). Embora tal dispositivo atenda 

especificamente às comunidades quilombolas, ele evidencia o reconhecimento constitucional de 

comunidades rurais diferenciadas com direito a território próprio. 

No plano internacional, destaca-se a Convenção nº 169 da Organização Internacional do 

Trabalho (OIT) sobre Povos Indígenas e Tribais, ratificada pelo Brasil e incorporada ao direito 

interno  via  Decreto  nº 5.051/2004.   A  Convenção 169,  embora  dirigida principalmente a povos  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

4 

 
indígenas e “tribais”, estabeleceu princípios importantes, como o direito à autodefinição de um 

povo e o direito à consulta prévia, livre e informada sempre que medidas administrativas ou 

legislativas possam afetar esses grupos. No contexto brasileiro, a Convenção 169 tornou-se um 

marco para pautar os direitos de diversas comunidades tradicionais além dos indígenas stricto 

sensu – incluindo quilombolas e outros grupos locais – sobretudo no que tange à consulta e 

participação em decisões que afetem seus territórios e modos de vida.  

Assim, ainda que camponeses agricultores familiares não sejam nomeados 

expressamente na Convenção como “povos tribais”, os princípios de reconhecimento de 

identidades culturais distintas e de participação comunitária podem ser invocados em defesa de 

comunidades camponesas tradicionais com organização social própria. 

O Decreto Federal nº 6.040/2007 instituiu a PNPCT, consolidando uma política pública 

voltada a povos e comunidades tradicionais em âmbito nacional. Esse decreto não somente traz a 

definição já citada de comunidades tradicionais, mas também elenca objetivos e diretrizes para 

assegurar seus direitos territoriais, sociais, ambientais, econômicos e culturais. Entre os objetivos 

específicos da PNPCT, destaca-se, por exemplo, no seu Art. 3º, V: “garantir e valorizar as formas 

tradicionais de educação e fortalecer processos dialógicos como contribuição ao desenvolvimento 

próprio de cada povo e comunidade” – o que revela a preocupação em respeitar os modos de vida 

autônomos desses grupos, inclusive no campo do conhecimento e transmissão cultural. 

Importante notar que o próprio texto do PNPCT foi influenciado por acordos internacionais como a 

Convenção 169 da OIT, incorporando o paradigma de promoção da igualdade étnica/racial e da 

sustentabilidade socioambiental com participação dos grupos interessados. 

No que se refere à abrangência, o PNPCT adota deliberadamente uma visão ampla de 

povos e comunidades tradicionais. Conforme documentos governamentais vinculados a essa 

política, incluem-se quilombolas, ciganos, povos de matriz africana, seringueiros, castanheiros, 

quebradeiras de coco-babaçu, comunidades de fundo de pasto, faxinalenses, pescadores 

artesanais, marisqueiras, ribeirinhos, praieiros, sertanejos, jangadeiros, açorianos, pantaneiros, 

caatingueiros, geraizeiros, vazanteiros, entre outros. Ou seja, há um reconhecimento oficial de 

diversas comunidades rurais, típicas de diferentes biomas brasileiros, como detentoras de 

identidades culturais próprias. 

Comunidades de fundo de pasto e sertanejos/caatingueiros (habitantes tradicionais do 

sertão semiárido) são expressões específicas do Nordeste que aparecem nessa lista; do mesmo 

modo, pescadores artesanais, ribeirinhos e marisqueiras são categorias associadas às zonas 

costeiras e ribeirinhas do país, incluindo fortemente o Nordeste. Percebe-se, portanto, que o 

campo conceitual de “comunidades tradicionais” adotado pelo Estado já tangencia o universo do 

campesinato   familiar – afinal,    muitas    dessas   categorias   (sertanejos,  agricultores caiçaras,  

 



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

5 

 
extrativistas etc.) referem-se a pequenos produtores rurais com forte ligação tradicional ao 

ambiente em que vivem. 

Outra norma jurídica relevante é a Lei nº 11.326/2006, que estabelece diretrizes para a 

Política Nacional da Agricultura Familiar. Embora essa lei tenha foco socioeconômico (definindo 

quem são os agricultores familiares para fins de políticas agrícolas), ela faz uma importante 

conexão entre agricultura familiar e comunidades tradicionais. A lei foi alterada em 2018 para 

incluir explicitamente povos e comunidades tradicionais, povos indígenas e remanescentes de 

quilombos entre os beneficiários das políticas de agricultura familiar (Lei 13.648/2018). Isso 

reforça a compreensão de que muitos agricultores familiares pertencem a comunidades 

tradicionais específicas – e, em sentido inverso, que diversas comunidades tradicionais se 

sustentam majoritariamente via agricultura familiar. Assim, do ponto de vista legal, já existe um 

diálogo entre os dois conceitos, ainda que de forma indireta. 

Resumindo, o arcabouço jurídico brasileiro oferece suporte à inclusão de comunidades 

camponesas no rol de comunidades tradicionais ao enfatizar: (a) a proteção constitucional à 

diversidade cultural e aos modos de vida tradicionais (arts. 215–216 CF/88); (b) obrigações 

internacionais de reconhecimento e participação de povos culturalmente diferenciados 

(Convenção OIT 169); e (c) políticas nacionais que reconhecem a existência de agricultores 

familiares tradicionais nos mais diversos biomas (PNPCT e legislação agrária correlata). 

Esse fundamento normativo abre caminho para argumentar que trabalhadores rurais de 

base familiar, quando organizados em comunidades com identidade sociocultural própria, podem 

e devem ser tratados, em termos de direitos, como comunidades tradicionais – gozando de 

proteção territorial, cultural e política compatível com essa condição. 

 
REFERENCIAIS TEÓRICOS: CAMPESINATO E IDENTIDADE TRADICIONAL 
 

Sob a ótica acadêmica, diversos autores da antropologia, sociologia rural e geografia 

oferecem argumentos para entender comunidades camponesas de agricultura familiar como 

portadoras de atributos de povos tradicionais. Maria de Nazareth Baudel Wanderley, estudiosa do 

campesinato brasileiro, ressalta que o campesinato constitui uma “formação social persistente” e 

historicamente resistente às pressões da modernização agrícola (Wanderley, 2014). Segundo 

Wanderley, apesar das enormes transformações no mundo rural ao longo do século XX, os 

camponeses não desapareceram; ao contrário, reorganizaram-se e ganharam visibilidade sob a 

categoria de “agricultura familiar” após a redemocratização, sem, contudo, perder suas 

características socioculturais próprias (Wanderley, 2003). Ela argumenta que muitas comunidades 

rurais familiares mantêm práticas coletivas solidárias, sistemas tradicionais de manejo da terra e 

forte relação entre família e trabalho, fatores que as aproximam de uma identidade tradicional 

dentro da sociedade brasileira. 



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

6 

 
Outro aporte importante vem de Teodor Shanin, que em suas obras clássicas define 

camponeses como pequenos produtores que combinam a produção para subsistência com certa 

integração mercantil, operando em unidades familiares de trabalho, com forte vínculo à terra e 

tradições comunitárias. Shanin enfatiza que o campesinato possui uma “cosmovisão distinta”, na 

qual a terra não é meramente um ativo econômico, mas parte integrante da vida social e cultural 

da família camponesa. Essa definição se aproxima da caracterização de comunidades tradicionais 

no sentido de englobar aspectos econômicos, sociais e simbólicos. Camponeses, tal como povos 

tradicionais, tendem a equilibrar a busca de renda monetária com a reprodução sociocultural de 

seu grupo e preservação de seus costumes locais (Shanin, 2005). 

No campo da sociologia rural contemporânea, Jan Douwe van der Ploeg reforça a ideia de 

que camponeses constituem um modo de vida diferenciado, mesmo na modernidade. Em 

trabalhos como Novas ruralidades e os novos camponeses, Van der Ploeg descreve o 

campesinato moderno como caracterizado pela autonomia relativa em relação aos mercados 

globais, pelo uso de recursos locais e saberes próprios e por uma lógica de produção diversificada 

e resiliente (Van Der Ploeg, 2008). Essa “nova campesinidade” retoma valores tradicionais – 

cooperação comunitária, respeito aos ciclos da natureza, valorização de variedades locais – que 

se contrapõem ao modelo puramente industrial de agricultura. Tais valores e práticas alinham-se 

aos saberes tradicionais reconhecidos como patrimônio cultural (por exemplo, o conhecimento de 

sementes crioulas, técnicas agroecológicas transmitidas por gerações, sistemas consorciados de 

cultivo adaptados ao semiárido etc.). Assim, as análises de Van der Ploeg fornecem 

embasamento teórico para afirmar que muitas famílias agricultoras operam dentro de um ethos 

tradicional, apesar de participarem da economia contemporânea. 

Da perspectiva antropológica brasileira, Antonio Carlos Diegues e Manuela Carneiro da 

Cunha oferecem conceitos-chave sobre populações tradicionais que podem abranger 

comunidades camponesas. Diegues (1998), ao estudar comunidades caiçaras, ribeirinhas e 

outros grupos tradicionais, propôs o termo “populações tradicionais” para designar grupos que 

desenvolvem estratégias de uso sustentável dos recursos naturais, com profundo conhecimento 

ecológico local e forte senso de pertença territorial. Embora seus estudos iniciais focassem 

pescadores artesanais e extrativistas, o conceito se aplica também a agricultores familiares que 

manejam a biodiversidade local (como guardiões de sementes, práticas agroflorestais, sistema de 

criação extensiva etc.). Já Manuela Carneiro da Cunha, destacada por sua atuação na defesa dos 

conhecimentos tradicionais, argumenta que o direito brasileiro deve proteger os saberes 

tradicionais como parte do patrimônio cultural imaterial. Em sua obra “Cultura com aspas” (2009), 

Cunha discute como conhecimentos de comunidades locais – sejam indígenas, quilombolas ou de 

pequenos agricultores – carregam consigo identidades coletivas e merecem salvaguarda jurídica. 

A  valorização  de  formas  de conhecimento não hegemônicas e de práticas culturais transmitidas  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

7 

 
oralmente reforça a legitimidade de reivindicar status de comunidade tradicional para 

agrupamentos camponeses que preencham esses critérios. 

Cabe mencionar também James C. Scott, cujo estudo do campesinato no sudeste asiático 

(revela traços culturais comuns a camponeses de várias partes do mundo. Scott cunhou o 

conceito de moral economy of the peasant (economia moral do camponês) para descrever como 

esses pequenos produtores privilegiam a segurança alimentar e a coesão comunitária em vez do 

lucro máximo, desenvolvendo normas próprias de reciprocidade e ajuda mútua (Menezes, 2019). 

Essa ideia de economia moral implica que camponeses operam a partir de valores tradicionais – 

por exemplo, partilha de riscos, proteção aos vizinhos em tempos de escassez, festividades 

religiosas ligadas ao calendário agrícola – que os distinguem da racionalidade puramente 

mercantil. Tais valores se traduzem em práticas concretas, como os mutirões coletivos na roça, os 

fundos comunitários informais, as redes de troca de sementes e conhecimentos. Ao lançar luz 

sobre essas práticas, Scott reforça a visão do campesinato como formação social com identidade 

cultural própria (Scott, 2002), dotada de mecanismos endógenos de organização social e 

resistência às forças externas (sejam mercados ou Estado). 

Dessa forma, o conjunto de referenciais teóricos indica uma convergência: o campesinato 

familiar pode ser interpretado não apenas como uma classe social ou um segmento econômico, 

mas também como um grupo cultural tradicional em sentido antropológico. Essa abordagem 

legitima o pleito de movimentos sociais rurais para que comunidades camponesas específicas 

sejam reconhecidas como comunidades tradicionais, com direito à proteção de seus territórios, 

saberes e formas de vida.  

Por exemplo, o geógrafo Leônidas de Santana Marques observa que as chamadas 

comunidades de fundo de pasto no sertão baiano são ora enquadradas como “comunidades 

camponesas”, ora como “comunidades tradicionais”, evidenciando a sobreposição conceitual e a 

necessidade de análises interdisciplinares (Marques, 2016). A seu ver, essas comunidades vivem 

um conflito entre a lógica do direito formal (propriedade privada, mercado) e a lógica dos usos 

comuns da terra e do trabalho compartilhado, operando em regime de atrito e resistência perante 

as pressões do capital. Essa constatação – de que a vivência camponesa agrega elementos de 

tradição comunitária – reforça, em bases teóricas, a inclusão do campesinato no âmbito das 

comunidades tradicionais brasileiras. 

 
TERRITORIALIDADE, SABERES E ORGANIZAÇÃO SOCIAL NO CAMPESINATO 
TRADICIONAL 
 

Um ponto central para caracterizar comunidades camponesas como tradicionais é a sua 

territorialidade específica. Comunidades tradicionais definem-se, em grande medida, pela relação 

singular  que  estabelecem  com  seus  territórios – entendidos não apenas como espaço físico de  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

8 

 
produção, mas como lugar de vida, memória e identidade coletiva. No caso dos camponeses 

familiares, essa territorialidade se manifesta pela ocupação de espaços muitas vezes isolados ou 

marginalizados (exemplo: sertões semiáridos, várzeas ribeirinhas, vales de difícil acesso) onde 

desenvolveram, ao longo do tempo, modos próprios de utilizar a terra e os recursos naturais. São 

frequentes os sistemas de uso comum da terra, como ocorre nas comunidades de fundo de pasto, 

em que áreas de caatinga são compartilhadas para pastoreio de rebanhos, enquanto há roças 

familiares em parcelas definidas (Marques, 2016).  

Essa mescla de posses individuais e espaços coletivos caracteriza uma territorialidade 

camponesa tradicional, divergente do modelo fundiário dominante. O território, para esses grupos, 

não é mera mercadoria: ele é condição de reprodução cultural e econômica, base de subsistência 

e também território simbólico onde estão enterrados antepassados, onde se erguem capelas de 

santos de devoção local etc. Por isso, a luta pela permanência na terra – via usucapião coletiva, 

reconhecimento de territórios tradicionais ou oposição a projetos de expulsão – costuma ser tão 

central para camponeses quanto é para indígenas e quilombolas. Exemplos não faltam no 

Nordeste, onde comunidades camponesas tradicionais resistem a empreendimentos que 

ameaçam suas terras (como projetos de irrigação excludentes, usinas, barragens, mineradoras), 

enfatizando sua conexão histórica e direito de pertencimento àquele lugar. 

Outro critério definidor é a existência de saberes tradicionais e práticas produtivas 

singulares, desenvolvidos localmente e transmitidos entre as gerações. Camponeses familiares 

detêm um vasto acervo de conhecimentos empíricos sobre o meio ambiente em que vivem – da 

leitura do clima e das estações à seleção de sementes adaptadas, do manejo de solos ao uso de 

plantas medicinais. Esses conhecimentos, em grande parte não-escritos e aprendidos pela 

convivência, enquadram-se no conceito de Conhecimento Tradicional Associado à biodiversidade, 

protegido inclusive pela legislação brasileira (Lei 13.123/2015). Por exemplo, agricultores 

sertanejos do semiárido dominam técnicas de convivência com a seca (cisternas de placa, cultivo 

em baixios úmidos, estocagem de forragem nativa como a palma forrageira) que fazem parte de 

sua cultura camponesa regional. Pescadores-agricultores ribeirinhos, por sua vez, conhecem os 

ciclos de cheia e vazante do rio e adequam suas atividades – pesca em certas épocas, plantio de 

vazante (arroz, feijão) em outras – conforme a dinâmica da natureza. Tais saberes têm sido 

reconhecidos como fundamentais para a sustentabilidade ambiental e segurança alimentar. 

Segundo o antropólogo Rinaldo Arruda (Arruda, 1999), comunidades tradicionais em geral 

adotam modelos de uso do espaço e dos recursos voltados principalmente à subsistência, com 

baixa integração ao mercado e em geral de base sustentável. Isso se aplica perfeitamente a 

muitas comunidades camponesas: historicamente, elas produziram sobretudo para o 

autoconsumo e abastecimento de mercados locais, conservando variedades crioulas e manejando 

a agrobiodiversidade de forma diversificada.   Mesmo hoje,  com maior mercantilização, pequenos  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

9 

 
agricultores familiares continuam sendo responsáveis pela maior parte dos alimentos básicos 

consumidos internamente, o que autoridades creditam às suas práticas agrícolas diversificadas e 

conhecimento tradicional dos ecossistemas locais (OSOCIOBIO, 2025). 

A organização social nas comunidades camponesas tradicionais também apresenta 

características específicas. Em vez do individualismo produtivo típico das fazendas empresariais, 

esses grupos frequentemente operam com base em fortes laços de comunidade e parentesco. 

Unidades familiares extensas, englobando várias gerações e parentes colaterais, costumam 

coabitar ou viver em proximidade, articulando formas de ajuda mútua. Há costumes como as 

trocas de dias de trabalho (uma família ajuda a outra na colheita ou na construção, e vice-versa, 

sem remuneração monetária), as festas coletivas após colheitas (Exemplo: o pagode da colheita 

ou festas religiosas locais), e as associações comunitárias que cuidam de interesses comuns, 

como igrejas, escolas rurais, cooperativas de produção ou crédito comunitário. Muitos desses 

elementos se enquadram em “formas próprias de organização social”, exatamente o termo usado 

no Decreto 6.040/2007.  

Assim, não é exagero afirmar que comunidades camponesas familiares, quando 

analisadas de perto, revelam estruturas sociais tradicionais – sejam conselhos de anciãos 

influentes, lideranças informais respeitadas, regras consuetudinárias de uso de água e terra etc. 

Por exemplo, nas comunidades de fundo de pasto da Bahia, há assembleias comunitárias que 

regulam o acesso às áreas de pastagem comum e resolvem disputas segundo normas locais, 

muitas vezes não escritas, porém legitimadas pela tradição e pelo consenso local (Marques, 

2016). Esse senso comunitário é comparável, guardadas as diferenças, ao que se observa em 

aldeias indígenas ou comunidades quilombolas tradicionais. 

No aspecto religioso e simbólico, as comunidades camponesas do Nordeste 

frequentemente cultivam tradições sincréticas fortemente enraizadas na vida comunitária – como 

festas de padroeiros, benzedeiras e rezadeiras, folguedos populares (reisado, guerreiros, 

quadrilhas juninas) – os quais integram seu patrimônio cultural imaterial. Tais manifestações 

culturais, além de seu valor intrínseco, reforçam a identidade coletiva e a continuidade histórica do 

grupo, preenchendo plenamente os critérios do art. 216 da Constituição (referência à memória e 

identidade de grupos formadores da sociedade brasileira). Em Alagoas, por exemplo, algumas 

comunidades rurais celebram cada ano suas tradições juninas e ciclos festivos próprios, 

mantendo vivas expressões culturais regionais que se distinguem da cultura urbana massificada. 

Dessa forma, ao examinar territorialidade, saberes e organização social, percebe-se que 

muitas comunidades de agricultores familiares exibem os mesmos elementos definidores das 

comunidades tradicionais reconhecidas em lei. Elas possuem território associado à sua história e 

sustento; detêm conhecimentos e práticas produtivas endógenas transmitidas geracionalmente; e 

organizam-se   socialmente   de   forma   distinta   da   sociedade   envolvente,   com   instituições  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

10 

 
comunitárias e cultura própria. Esses atributos fornecem base factual para argumentar que tais 

comunidades são, na prática, comunidades tradicionais, merecendo o mesmo reconhecimento e 

proteção. 

 
EXEMPLOS NO NORDESTE (ALAGOAS) DE COMUNIDADES CAMPONESAS TRADICIONAIS 
 

Para concretizar a discussão, examinemos alguns exemplos de comunidades 

camponesas no Nordeste brasileiro – com foco especial em Alagoas – que já são formal ou 

informalmente reconhecidas como tradicionais, ou que reúnem características para tal. 

Comunidades de Fundo de Pasto (Sertão Semiárido) – As comunidades de fundo de 

pasto são emblemáticas do campesinato tradicional nordestino. Presentes principalmente no 

sertão da Bahia (e também no norte de Minas e interior de Pernambuco/Piauí), elas se formaram 

há mais de um século a partir de famílias agropastoris que ocupavam terras devolutas para criar 

animais soltos (solta do gado) e plantar lavouras de subsistência. Seu nome advém do hábito de 

manter um fundo de terras comunitárias para pastagem de caprinos e ovinos, enquanto as áreas 

próximas às casas (posses) são cultivadas individualmente. Essa forma sui generis de 

organização fundiária e produtiva resistiu no tempo e hoje centenas de comunidades de fundo de 

pasto estão espalhadas na região da Caatinga. Os órgãos oficiais brasileiros já as consideram 

como populações tradicionalmente diferenciadas, inserindo-as no rol de comunidades tradicionais 

do país (CBHSF, 2021).  

No estado de Alagoas, embora o fenômeno do fundo de pasto não tenha ocorrido com a 

mesma denominação histórica que na Bahia, há regiões sertanejas onde práticas similares 

existiram – por exemplo, famílias no sertão alagoano que compartilhavam áreas de caatinga para 

solta de rebanhos na época seca, numa espécie de uso comunal informal. Atualmente, mesmo 

que muitas dessas terras tenham sido privatizadas ou cercadas, remanescentes culturais 

persistem, como a valorização de práticas coletivas de manejo do gado. 

O reconhecimento jurídico das comunidades de fundo de pasto tem avançado na Bahia 

(onde leis estaduais facilitaram a regularização coletiva dessas terras) e serve de referência para 

Alagoas e demais estados. Trata-se de casos concretos em que comunidades camponesas 

(famílias agricultoras e pastoris) são formalmente tratadas como comunidades tradicionais, 

gozando de titulação comunitária de território e políticas públicas diferenciadas. Além do aspecto 

fundiário, sua importância cultural e ambiental é notória: estudos geográficos mostram que elas 

contribuem à preservação da Caatinga, mantendo a vegetação nativa manejada de forma 

sustentável e conservando conhecimentos tradicionais sobre plantas forrageiras e medicina 

popular (CBHSF, 2021). 

Comunidades Ribeirinhas e Pescadores Artesanais do Baixo São Francisco 

(Alagoas) – Alagoas abriga,  ao  longo  do  Rio São Francisco, diversas comunidades tradicionais  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

11 

 
ribeirinhas onde se mesclam atividades de pesca artesanal e agricultura familiar de vazante. Um 

exemplo expressivo é a região do baixo São Francisco, nos municípios de Penedo, Piaçabuçu, 

Igreja Nova, Porto Real do Colégio, Delmiro Gouveia, entre outros. Nessas comunidades, famílias 

inteiras vivem às margens do “Velho Chico”, tirando dele sustento tanto através da pesca (de 

espécies como surubim, tucunaré, pitu etc.) quanto do cultivo de terras ribeirinhas férteis quando 

as águas baixam (plantio de arroz, milho e feijão nas vazantes). Trata-se de um modo de vida 

tradicional intimamente ligado ao pulso das águas do rio. Por exemplo, no Povoado Cruz, em 

Delmiro Gouveia (AL), uma comunidade ribeirinha de origem quilombola mantém práticas 

tradicionais de pesca e agricultura, com saberes transmitidos pelos antepassados sobre as 

“marés” do São Francisco e as épocas adequadas de semeadura nas ilhas fluviais. Essas 

comunidades se autodenominam povos das águas, integrando a categoria mais ampla dos povos 

e comunidades tradicionais do rio São Francisco ao lado de indígenas, quilombolas e fundos de 

pasto (CBHSF, 2021). De fato, conforme dados do Comitê da Bacia Hidrográfica do São 

Francisco, os povos tradicionais do rio incluem quilombolas, comunidades de fundo de pasto, 

pescadores artesanais, ribeirinhos, sertanejos, vazanteiros, geraizeiros, entre outros, e compõem 

grande parte da população rural da bacia (CBHSF, 2021).  

Em Alagoas, o governo estadual tem mapeado as necessidades dessas comunidades – 

por exemplo, por meio de ações da Secretaria de Estado dos Direitos Humanos em parceria com 

fiscalizações ambientais –, revelando demandas por regularização fundiária, apoio à pesca 

sustentável e infraestrutura básica em povoados tradicionais às margens do rio. 

Um desafio para as comunidades ribeirinhas do baixo São Francisco é a alteração 

ambiental causada por barragens a montante como a hidrelétrica de Xingó, que reduziram a 

periodicidade das cheias naturais e afetaram a rizicultura de vazante e a pesca. Ainda assim, 

muitas famílias persistem nessas áreas, adaptando-se com novas atividades  como a piscicultura 

em tanques escavados, por exemplo, mas sem abandonar suas raízes culturais. O 

reconhecimento como comunidades tradicionais pode lhes trazer proteção – por exemplo, 

consulta prévia em projetos que afetem o rio, ou prioridade em programas de desenvolvimento 

sustentável. Há casos de sucesso, como a criação de reservas de desenvolvimento sustentável 

(RDS) ou projetos de turismo de base comunitária que envolvem ribeirinhos, valorizando seu 

modo de vida. Em síntese, os pescadores artesanais e agricultores familiares ribeirinhos de 

Alagoas representam um caso concreto em que o campesinato local possui todas as credenciais 

de tradicional: vivem há gerações em interação com o ecossistema fluvial, mantendo 

conhecimentos peculiares como técnicas de pesca com aparelhos tradicionais, canoas regionais, 

manejo de arroz vermelho nativo e formas comunitárias de gestão (colônias de pescadores, 

associações de irrigantes tradicionais etc.). 

 



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

12 

 
Outros exemplos regionais – Poderíamos citar ainda os agricultores familiares de 

várzea nos brejos interioranos do Nordeste, que guardam sementes crioulas e técnicas agrícolas 

herdadas dos antepassados (muitas vezes descendentes de índios ou antigos posseiros); as 

comunidades de vazanteiros no Médio São Francisco (mais em Minas Gerais e Bahia), cujo perfil 

é semelhante aos ribeirinhos já descritos; ou as comunidades de faxinalenses no sul do país, que, 

embora fora do Nordeste, são análogas aos fundo de pasto na ideia de uso comunitário de terras 

para criação animal. No contexto nordestino alagoano, merece menção as iniciativas de 

reconhecimento cultural de práticas camponesas, como a produção artesanal de alimentos típicos.  

Em alguns municípios de Alagoas, grupos de agricultoras familiares e quebradeiras de 

coco, particularmente no litoral norte do estado, têm sido valorizadas por manterem receitas 

tradicionais e cadeias produtivas de base familiar. Ainda que quebradeiras de coco babaçu sejam 

mais comuns em estados como Maranhão e Piauí, em Alagoas há gerações de mulheres 

envolvidas no beneficiamento de cocos (ouricuri, dendê) e outras palmeiras nativas para produção 

de óleo artesanal e comidas típicas – um conhecimento passado de mãe para filha, característico 

de comunidades tradicionais. 

Esses exemplos ilustram que a distinção entre “comunidade camponesa” e “comunidade 

tradicional” na realidade prática é tênue. Muitos grupos camponeses no Nordeste já se veem – e 

são vistos pelos pesquisadores e até pelo poder público – como comunidades tradicionais, seja 

pelo seu modo de vida, seja por reivindicação identitária. Com efeito, a inclusão formal dessas 

comunidades no guarda-chuva das políticas para povos tradicionais pode potencializar a 

preservação de seu patrimônio cultural e assegurar direitos coletivos como territórios de que 

carecem. 

 
DESAFIOS E POTENCIALIDADES DO RECONHECIMENTO JURÍDICO 
 

Reconhecer juridicamente comunidades camponesas como tradicionais traz inúmeros 

potenciais benefícios, mas também enfrenta limites e desafios. Por um lado, o reconhecimento 

abre acesso a direitos específicos. Comunidades oficialmente qualificadas como tradicionais 

podem pleitear, por exemplo, regularização fundiária coletiva de suas terras, semelhante ao que 

quilombolas e extrativistas obtêm, o que ajudaria a proteger áreas de uso comum frente a 

grilagem ou uso indevido. Também passam a ter voz em conselhos e fóruns participativos 

voltados a povos tradicionais – como a Comissão Nacional de Povos e Comunidades Tradicionais 

(CNPCT) e câmaras técnicas em comitês de bacia hidrográfica.  

Adicionalmente, o reconhecimento fortalece a aplicação do princípio da consulta prévia 

(derivado da Convenção 169 da OIT) em projetos que afetem essas comunidades. De acordo com 

movimentos sociais, a Convenção 169 e mesmo a nova Declaração da ONU sobre Direitos dos 

Camponeses   (UNDROP, 2018)    fornecem  base  legal  para  exigir  que  camponeses   e outras  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

13 

 
populações rurais sejam consultados e ouvidos em decisões de políticas públicas e 

empreendimentos que impactem seus modos de vida (MPA, 2025). Ou seja, ganham-se 

ferramentas jurídicas para a defesa dos interesses dessas comunidades diante de intervenções 

externas. 

Do ponto de vista simbólico e cultural, reconhecer o camponês tradicional valoriza seus 

saberes e identidade, rompendo com uma visão historicamente preconceituosa que equiparava o 

camponês a um “atraso” a ser superado. Em vez disso, passa-se a encará-lo como guardião de 

patrimônio cultural (culinário, linguístico, ambiental) e agente de sustentabilidade, digno de 

respeito e proteção. Essa mudança de paradigma pode contribuir para políticas públicas mais 

ajustadas à realidade local – por exemplo, programas de educação contextualizada do campo 

(como prevê o Decreto 7.352/2010), assistência técnica que aproveite os conhecimentos 

tradicionais, e iniciativas de geração de renda baseadas em produtos da sociobiodiversidade. 

No entanto, há limites práticos e jurídicos. Um dos desafios é definir critérios objetivos 

para enquadrar uma dada comunidade de agricultores familiares como “tradicional”. 

Diferentemente dos indígenas ou quilombolas, cuja identidade é em geral mais claramente 

demarcada etnicamente, os camponeses podem ter identidades múltiplas e fluidas. Muitos grupos 

camponeses descendem de migrantes diversos, agregando influências culturais variadas e nem 

sempre se autodefinem prontamente como “tradicionais”.  

Há receio, inclusive, de que o termo seja aplicado de forma genérica demais, perdendo 

efetividade. Quem, exatamente, seria comunidade tradicional camponesa? Todos os agricultores 

familiares de um município? Apenas aqueles vinculados a determinado território coletivo?  

Essas questões requerem processos participativos de autorreconhecimento. Segundo o 

PNPCT, é crucial que o próprio grupo se reconheça como culturalmente diferenciado. Portanto, 

políticas de reconhecimento devem vir acompanhadas de diálogo e organização comunitária, 

evitando tanto a autoexclusão de quem não se vê nesse perfil quanto a inclusão indevida de quem 

não tenha de fato os traços tradicionais. 

Outro limite está na resistência política de setores contrários. Historicamente, a ampliação 

de direitos territoriais para grupos rurais encontra oposição de setores ligados ao agronegócio e à 

concentração fundiária. De fato, houve tentativas de questionar o Decreto 6.040/2007 e frear 

demarcações de territórios tradicionais sob alegação de insegurança jurídica. No caso de 

camponeses, tal resistência pode ser ainda maior, pois seu número é expressivo (milhões de 

famílias) e o reconhecimento ampla dos agricultores familiares como “tradicionais” poderia implicar 

reivindicações territoriais significativas.  

Assim, há uma tensão entre segurança jurídica e justiça social: de um lado, teme-se que 

categorizar amplos segmentos rurais como tradicionais gere conflitos fundiários e onere o Estado 

com  novas  demandas;  de  outro,  argumenta-se que a negação desse reconhecimento perpetua  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

14 

 
invisibilidade e vulnerabilidade de comunidades que vivem em isolamento e pobreza, com pouco 

acesso a políticas públicas. 

Cabe destacar também a dimensão da implementação prática. O reconhecimento por si 

só precisa vir seguido de ações concretas para surtir efeito. Comunidades quilombolas, por 

exemplo, embora reconhecidas desde a CF/88, ainda enfrentam morosidade na titulação de terras 

e na obtenção de direitos básicos. O mesmo pode ocorrer com camponeses tradicionais: de nada 

adiantaria incluí-los numa lista legal se não houver políticas de apoio adequadas – como crédito 

diferenciado, programas culturais, proteção contra violência no campo, etc. Em Alagoas e no 

Nordeste, isso exigiria coordenação entre órgãos de diversas áreas (direitos humanos, 

desenvolvimento agrário, meio ambiente, cultura) para atender as demandas específicas desses 

grupos. 

Por fim, é preciso considerar a auto-organização dos próprios camponeses. O 

reconhecimento jurídico pleno provavelmente dependerá da mobilização política dessas 

comunidades. Movimentos sociais do campo – como sindicatos de trabalhadores rurais, o MST, o 

Movimento dos Pequenos Agricultores (MPA) – já vêm incorporando a pauta da identidade 

camponesa e pressionando por instrumentos legais de proteção. A Declaração da ONU sobre os 

Direitos dos Camponeses (UNDROP) é resultado dessa luta internacional e traz, por exemplo, 

reconhecimento ao direito à terra, à biodiversidade e à participação política dos camponeses. No 

Brasil, a Via Campesina e organizações afiliadas têm buscado divulgar a UNDROP e articular sua 

implementação (MPA, 2025). É possível que, no futuro, marcos legais nacionais sejam editados 

para consolidar direitos dos camponeses enquanto grupo específico – o que se alinharia à ideia 

de reconhecê-los como comunidades tradicionais, com identidade própria. 

 
CONSIDERAÇÕES 
 

A análise empreendida demonstra que a inclusão de comunidades camponesas 

agricultores familiares no rol de comunidades tradicionais, no contexto brasileiro, possui 

fundamentos jurídicos sólidos e respaldo teórico consistente. Do ponto de vista normativo, a 

Constituição Federal já impõe ao Estado o dever de valorizar e proteger as expressões culturais 

de grupos diferenciados, e instrumentos como a Convenção 169 da OIT e o Decreto 6.040/2007 

fornecem bases para estender tal proteção a comunidades rurais de base familiar que sejam 

culturalmente específicas. Teorias antropológicas e sociológicas corroboram essa visão ao 

evidenciar que o campesinato não é apenas uma categoria econômica, mas também um sujeito 

coletivo portador de tradições, conhecimentos e formas comunitárias de vida que o aproximam de 

outras populações tradicionais. 

No caso do Nordeste brasileiro – em especial Alagoas – vimos que na prática diversas 

comunidades camponesas já se identificam e são identificadas como tradicionais.  



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

15 

 
Fundos de pasto no sertão, ribeirinhos pescadores no São Francisco, agricultores 

familiares guardiões de sementes e saberes locais – todos exibem os traços definidores: apego ao 

território ancestral, organização social peculiar (frequentemente comunitária), saberes transmitidos 

geracionalmente, produção orientada antes à subsistência do que à lógica de mercado. Ao 

reconhecer essas comunidades formalmente, o Estado não estaria criando um novo direito “do 

zero”, mas sim reconhecendo uma realidade social existente, dando-lhe visibilidade e proteção 

jurídica. 

Os argumentos jurídicos e acadêmicos levantados apontam para a justiça e a 

necessidade desse reconhecimento. Justiça, porque corrige omissões históricas – os camponeses 

pobres quase sempre ficaram à margem das políticas culturais e de direitos coletivos, apesar de 

constituírem um dos alicerces da diversidade socioambiental brasileira. Necessidade, porque 

diante das ameaças atuais que incluem a expansão do agronegócio padronizador, mudanças 

climáticas afetando ecossistemas locais e o êxodo rural dos jovens, a salvaguarda dos modos de 

vida camponeses tradicionais pode ser crucial para a sustentabilidade e segurança alimentar 

futuras. Essas comunidades atuam como guardiãs da sociobiodiversidade e da cultura do campo, 

contribuindo para a manutenção de práticas agrícolas de baixo impacto, para a conservação de 

recursos genéticos (sementes crioulas) e para a produção de alimentos diversificados que nutrem 

a população. 

Por outro lado, a conclusão reconhece que é preciso garantir que o reconhecimento 

jurídico venha acompanhado de instrumentos efetivos e construídos dialogicamente. A criação de 

cadastros e mapas de territórios tradicionais camponeses, a elaboração de programas de apoio 

específicos e a educação pública sobre a importância dessas comunidades são passos 

importantes pós-reconhecimento. Além disso, o diálogo intercultural deve permear as políticas: 

reconhecer significa também respeitar a autonomia e a voz dessas comunidades na definição de 

seu próprio desenvolvimento. Experiências exitosas no Nordeste, como as Câmaras Técnicas de 

Comunidades Tradicionais em comitês de bacia e os fóruns regionais de povos tradicionais, 

mostram que a participação ativa dos camponeses é viável e desejável na gestão de políticas.  

Assim, fundamentados em teorias jurídicas e sociais, concluímos que trabalhadores rurais 

em agricultura familiar, organizados em comunidades com identidade sociocultural distintiva, 

podem e devem ser reconhecidos como comunidades tradicionais na realidade brasileira. Esse 

reconhecimento ampliaria o escopo da proteção legal a um segmento crucial do país – os povos 

do campo – valorizando sua contribuição histórica e contemporânea para a cultura nacional e para 

o uso sustentável dos territórios. Apesar dos desafios políticos e práticos, trata-se de um passo 

coerente com os princípios constitucionais de diversidade cultural e com os compromissos 

internacionais de direitos humanos assumidos pelo Brasil.  

 



  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

16 

 
O campesinato tradicional nordestino, com toda a sua riqueza de saberes e lutas, 

reivindica seu lugar ao sol entre os povos tradicionais do Brasil, e fornecemos aqui os argumentos 

que alicerçam essa justa reivindicação. 

 

REFERÊNCIAS  
 

ARRUDA, Rinaldo S. V. Populações tradicionais e a proteção dos recursos naturais. In: 
DIEGUES, Antonio Carlos (org.). Etnoconservação: novos rumos para a proteção da natureza 
nos trópicos. São Paulo: Hucitec, 1999. p. 273–289. 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: 
Senado Federal, 1988. 

BRASIL. Decreto nº 5.051, de 19 de abril de 2004. Promulga a Convenção nº 169 da 
Organização Internacional do Trabalho – OIT sobre Povos Indígenas e Tribais. Diário Oficial da 
União, Brasília, DF, 20 abr. 2004. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-
2006/2004/Decreto/D5051.htm. Acesso em: 9 nov. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais – PNPCT. Diário Oficial da 
União, Brasília, DF, 08 fev. 2007. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-
2010/2007/Decreto/D6040.htm. Acesso em: 9 nov. 2025. 

BRASIL. Lei nº 11.326, de 24 de julho de 2006. Estabelece as diretrizes para a formulação da 
Política Nacional da Agricultura Familiar e Empreendimentos Familiares Rurais. Diário Oficial da 
União, Brasília, DF, 25 jul. 2006. 

BRASIL. Lei nº 13.648, de 11 de abril de 2018. Altera a Lei nº 11.326/2006 para incluir povos e 
comunidades tradicionais entre os beneficiários da política de agricultura familiar. Diário Oficial da 
União, Brasília, DF, 12 abr. 2018. 

CARNEIRO DA CUNHA, Manuela. “Cultura” e cultura: conhecimentos tradicionais e direitos 
intelectuais. In: ______. Cultura com aspas. São Paulo: Cosac Naify, 2009. p. 305–327. 

CBHSF – COMITÊ DA BACIA HIDROGRÁFICA DO RIO SÃO FRANCISCO. Comunidades 
tradicionais e os usos múltiplos do Velho Chico. Maceió: CBHSF, 2021. Disponível em: 
https://www.cbhsaofrancisco.org.br. Acesso em: 9 nov. 2025. 

DIEGUES, Antonio Carlos. O mito moderno da natureza intocada. 2. ed. São Paulo: Hucitec, 
1998. 

MARQUES, Leônidas de Souza. As comunidades de fundo de pasto: um intento de construção 
conceitual. Revista Pegada, Presidente Prudente, v. 17, n. 2, p. 11–36, 2016. Disponível em: 
https://revista.fct.unesp.br/. Acesso em: 9 nov. 2025.  

MENEZES, Marilda A. de. Economia moral em James Scott e as perspectivas de seus críticos. 
Raízes: Revista de Ciências Sociais e Econômicas, v. 39, n. 2, p. 225–240, 2019. Disponível 
em: https://doi.org/10.37370/raizes.2019.v39.106. Acesso em: 9 nov. 2025. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2004/Decreto/D5051.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2004/Decreto/D5051.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2007/Decreto/D6040.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2007/Decreto/D6040.htm
https://www.cbhsaofrancisco.org.br/
https://revista.fct.unesp.br/
https://doi.org/10.37370/raizes.2019.v39.106


  

                      REVISTA CIENTÍFICA - RECIMA21 ISSN 2675-6218 
 

COMUNIDADES CAMPONESAS COMO COMUNIDADES TRADICIONAIS: FUNDAMENTOS  
SOCIOJURÍDICOS NO CONTEXTO DO NORDESTE BRASILEIRO 

José Inaldo Valões, Emanuelle Marques da Silva, Catarina Luiza Ferreira dos Santos,  
João Paulo Oliveira dos Santos 

         

ISSN: 2675-6218 – RECIMA21 
Este artigo é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional (CC-BY), 
que permite uso, distribuição e reprodução irrestritos em qualquer meio, desde que o autor original e a fonte sejam creditados. 

v.7, n.2, 2026 
  

17 

 
MPA – MOVIMENTO DOS PEQUENOS AGRICULTORES. Desafios do campesinato brasileiro: 
a UNDROP como instrumento de luta. [S. l.]: MPA, 2025. Disponível em: https://www.mpa.org.br. 
Acesso em: 9 nov. 2025. 

ÓSOCIOBIO. Brasil sai do Mapa da Fome: a sociobiodiversidade sustenta essa conquista. 
Boletim ÓSocioBio, 8 out. 2025. Disponível em: https://www.osociobio.org.br. Acesso em: 9 nov. 
2025. 

SCOTT, James C. Formas Cotidianas da Resistência Camponesa. Tradução: Marilda A. de 
Menezes e Lemuel Guerra. Revista Raízes, v. 21, n. 01, jan./jun. 2002. 

SHANIN, Teodor. A definição de camponês: conceituações e desconceituações – o velho e o novo 
em uma discussão marxista. Revista NERA, Presidente Prudente, Ano 8, n. 07, jul./dez. 2005. 

VAN DER PLOEG, Jan Douwe. Novas ruralidades e os novos camponeses. Porto Alegre: 
Editora da UFRGS, 2008. 

WANDERLEY, Maria Nazareth Baudel. Agricultura familiar e campesinato: rupturas e 
continuidade. Estudos Sociedade e Agricultura, v. 11, n. 2, out. 2003. 

WANDERLEY, Maria Nazareth Baudel. O campesinato brasileiro: uma história de resistência. 
Revista de Economia e Sociologia Rural, Brasília, v. 52, supl. 1, p. 5–30, 2014. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/resr/a/SZL3FG98FQF4Y9ybtLgNQZL. Acesso em: 9 nov. 2025. 

https://www.mpa.org.br/
https://www.osociobio.org.br/
https://www.scielo.br/j/resr/a/SZL3FG98FQF4Y9ybtLgNQZL

